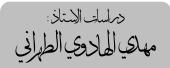


حماسات الاستاذ: مهلى الهادوي الطهراني

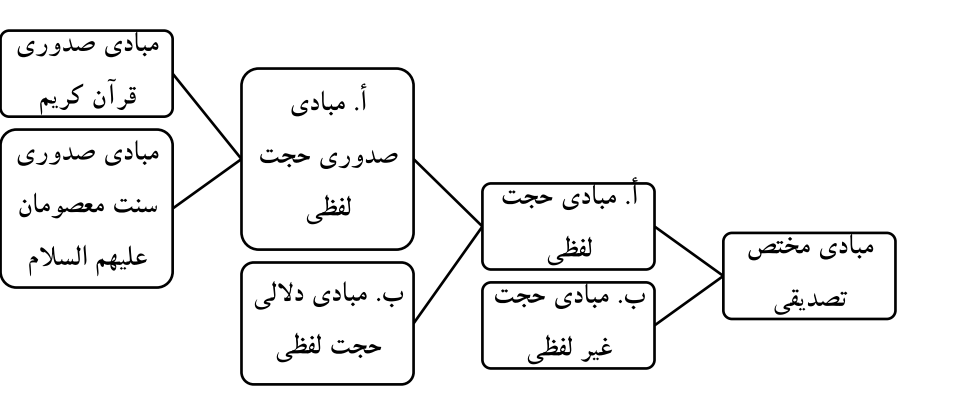
مام إصواالفقه

#### (نمودار شماره ۱)

تاريخ علم اصول الفقه المبادي التصوريه المبادي العامه مبادي علم اصول الفقه المبادي التصديقيه فلسفه علم (مباني الاجتهاد الكلاميه) اصول الفقه المبادي الخاصه مناهج علم اصول الفقه اصول الفقه التعامل بين علم اصول الفقه و ساير العلوم علم اصول الفقه (نمودار شماره ۲)



#### المراصو الفقر





#### مبادی صدوری قرآن کریم

۱. خدایی بودن قرآن

٢. مصونيت قرآن از تحريف

۳. عصمت وحي

۴. عصمت پیامبر اسلام ص

مبادی صدوری قرآن کرده



#### اَشكال مختلف تحریف در قرآن

اً. تحریف به

افزوني

ب. تحریف به

نقصان

ج. تحریف به

تغيير

تغییر در آیات

تغييرترتيب الفاظ

آیات

تغییر بدون افزایش یا

كاهش كلمه يا معنايي

حاسات الاستاذ: مهلي الهادوي الطهراني



أ. آيات قرآن

ب. روایات

ج. تواتر قرآن

د. اعجاز قرآن

ه. اجماع

و. دليل عقلي

دلايل عدم

تحریف قرآن



۱. روایات عرضه به قرآن

۲. روایات ثقلین

۳. روایات دال بر آثار یا ثواب خاصقرائت سورههای قرآن:

۴. روایات دال بر فضیلت انس با قرآن و قرائت آن ب. روایات مصونیت قرآن از تحریف



• از مجموع روایات، مطلب دیگری را که فراتر از مطالب گذشته است، می توانیم استفاده کنیم. آن مطلب این است که در نظر ائمه علیهم السلام قرآن تحریف نشده بود و به بیان دقیق تر، این روایات به ظاهر مختلف، همگی در این معنا که قرآن از تحریف مصون است، تواتر معنایی دارند.



• یعنی اگرچه وقتی به خود روایات مراجعه میکنیم، آنها را روایات آحاد مییابیم که از حیث اعتبار سندی نیازمند بررسی هستند، اما وقتی به مجموع روایات نگاه میکنیم، به تلقی اهل بیت علیهم السلام در مورد قرآن و مصونیت آن از تحریف پیمیبریم.



• از آن سو، وقتی به روایاتی که مستمسک اخباریها است مراجعه میکنیم، در مییابیم که:



- اولاً: تعداد این روایات بسیار اندک است.
- ثانیاً: بخشی از آنها قابل تأویل است، یعنی معنای روایات این نبوده
   که در قرآن دخل و تصرفی شده است.
- ثالثاً: برخى از آنها كه دلالت بر تحريف دارند، اضافه بر اين كه سنداً مخدوش هستند، به لحاظ دلالت نيز بسيار بسيار غير معقولند.



• نمونههای زیر که قبلاً هم به آنها اشاره کردهایم، گواه بر این مطلب است:



- در روایاتی که مربوط به مصحف علی علیه السلام است و اخباری ها به آن تمسک کرده اند ، چندین تفسیر وجود دارد که حاصل همه آنها این است که مصحف علی یک تفسیر بوده است که حضرت ناسخ و منسوخ، محکم و متشابه، عام و خاص یا قرائت صحیح و یا... را در مصحف خویش ذکر کرده ولی کسی به آن اعتنا نکرده است.



#### تحریف در بین مدعیان آن

• و يجب أن يقرأ بالمتواتر من الآيات و هو ما تضمنه مصحف على عليه السلام؛ لأن أكثر الصحابة اتفقوا عليه، و حرق عثمان ما عداه، فلا يجوز أن يقرأ بمصحف ابن مسعود، و لا أبيّ، و لا غيرهما، و عن أحمد رواية بالجواز إذا اتصلت به الرواية «۵»، و هو غلط لأن غير المتواتر ليس بقرآن.



• ٥٠- ير، [بصائر الدرجات] مُحَمَّدُ بْنُ عِيسَى عَنِ الْـاَهْوَازِيِّ عَنْ فَضَالَةَ عَنْ قَالِم بْنِ بُرِيْدِ عَنْ مُحَمَّدٍ عَنْ أَحَـدِهِمَا عَ قَـالَ إِنَّ عِنْدَا صَحِيفَةً مِنْ كِتَابِ عَلِيٍّ عَ أَوْ مُصْحَفِ عَلِيٍّ ع طُولُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعاً فَنَحْنُ نَتَبِعُ مَا فِيهَا فَلَا نَعْدُوهَا فَنَحْنُ نَتَبِعُ مَا فِيهَا فَلَا نَعْدُوهَا



• ٣١- كنز، [كنز جامع الفوائد و تأويل الآيات الظاهرة] مُحَمَّدُ بْنُ الْعَبَّاسِ رَحِمَهُ اللَّهُ بإسْنَادِهِ عَنْ جَعْفَر بْنِ مُحَمَّدِ الطَّيَّارِعَنْ أَبِي الْخَطَّابِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَ أَنَّهُ قَالَ وَ اللَّهِ مَا كَنَى اللَّهُ فِي كِتَابِهِ حَتَّى قَالَ يا وَيُلتى لَيْتَنِى لَمْ أَتَّخِذْ فُلاناً خَلِيلًا وَ إِنَّمَا هِيَ فِي مُصْحَفِ عَلِيًّا عَ يَا وَيُلتى لَيْتَنِى لَمْ أَتَّخِذِ الثَّانِي خَلِيلًا وَ إِنَّمَا هِيَ فِي مُصْحَفِ عَلِيًّا عَ يَا وَيُلتى لَيْتَنِى لَمْ أَتَّخِذِ الثَّانِي خَلِيلًا وَ سَيَظْهَرُ يَوْماً

• يَا وَيْلَتَا لَيْتَنِي لَمْ أَتَّخِذْ فُلاَناً خَلِيلاً (الفرقان،٢٨)

## الم إصوالفقه

#### دلایل عدم تحریف قرآن

٢٣ - مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَى عَنْ مُجَمَّدِ بْنِ الْجُسَيْنِ عَنْ عَبْدِ الرَّحِمَن بْنِ أَبِي هَاشِم عَن سَالِم بْنِ سَلَمَة قال: قرأ رَّجُل عَلِيَ آبِي عَبْدِ اللَّهِ عَ وَّ أَنْيَا أَسْتُمِعُ حُرُوفاً مِنْ ٱلْقُرْآنِ لِيْسِ عَلَى مَا يَقْرَأَهَا النَّاسِ فَقَالَ ٱبُو عَبْدِ اللَّه عِ كُفُّ عَنْ هَذِهِ الْقِرَاءَة اقْرِأَ كُمَا يَقْرَأُ النَّاسُ حَتَّى يَقُومَ الْقَائِمُ عِ فَإِذِا قَامَ الْقَائِمُ عَ قُراً كِتابَ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ عَلِي حَدِّهِ وَ اخرجَ المُصْحَفَ الْبِذِي كِتِبَهُ عِلِيٌ عِ وَ قَالَ أَخْرَجَهُ عَلِيٌ عِ إِلَى النَّاسِ حِينَ فُرَغَ مِنْهُ وَكَتَبَهُ فقال لهُمْ هَذَا كِتَابُ اللّهِ عَزّ وَ جِلّ كُمَا أَنْزَلَهُ اللّهُ عَلَى مُحَمَّد ص وَ قَدْ جَمَعْتُهُ مِنَ اللَّوْحَيْنِ فَقَالُوا هُوَ ذَا عِنْدَنَا مُصْحَفٌ جَامِعٌ فِيهِ القِرانِ لَا حَاجَةً لَنَّا فِيهِ فَقَالَ أَمَا وَ اللَّهِ مَا تَرَوْنَهُ بَعْدَ يَوْمِكُمْ هَذَا ابَدا إِنْمَا كَان عَلَىَّ أَنِ أَخْبُرُكُمْ حِينَ جَمَعْتُهُ لِتَقْرُءُوهُ.



- «٤» ٧٤ بَابُ وُجُوبِ الْقِرَاءَةِ فِي الصَّلَاةِ وَ غَيْرِهَا بِالْقِرَاءَاتِ السَّبْعَةِ السَّبْعَةِ الْمَرْوَيَّةِ الْمُتُواتِرَة دُونَ الشَّوَاذِّ وَ الْمَرْوَيَّة
- ٧٣٣٠ ١ ٧٧٣ مُحَمَّدُ بْنُ يَعْقُوبَ عَنْ مُحَمَّدٍ بْنَ يَحْيَى عَنْ مُحَمَّدِ بْنَ يَحْيَى عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي هَاشِمِ عَنْ سَالِمٍ أَبِي سَلَمَةً قَالَ: قَرَأٌ رَجُلٌ عَلَى أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَ وَ أَنَا أَسْتَمِعُ حُرُوفاً مِنَ الْقُرَاءَةَ اقْرَأَ وَعَلَى مَا يَقْرَؤُهَا النَّاسُ فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عَ كُفَّ عَنْ هَذِهِ الْقِرَاءَة اقْرَأَ كَمَا يَقْرَؤُهَا النَّاسُ حَتَّى يَقُومَ الْقَائِمُ فَإِذَا قَامَ الْقَائِمُ قَرَأُ كِتَابَ اللَّهِ عَلَى كَمَا يَقْرَأُ النَّاسُ حَتَّى يَقُومَ الْقَائِمُ فَإِذَا قَامَ الْقَائِمُ قَرَأُ كِتَابَ اللَّه عَلَى حَدِيثَ.
  حَدِّهِ وَ أَخْرَجَ الْمُصْحَفَ الَّذِي كَتَبَهُ عَلِيٌّ عِ الْحَدِيث.
  - (۷) الكافى ۲ ۶۳۳ ۲۳.



• ١٥ - عَلِى بَنُ مُحَمَّدٍ عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِهِ عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي أَبِي أَبُو الْحَسَنِ عَ - مُصَّحَفاً وَ قَالَ لَا تَنْظُرْ فِيهِ فَفَتَحْتُهُ وَ نَصْرِ قَالَ: دَفَعَ إِلَى آبُو الْحَسَنِ عَ - مُصَّحَفاً وَ قَالَ لَا تَنْظُرْ فِيهِ فَفَتَحْتُهُ وَ قَرَرُ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مَنْ اللّهُ عَنْ رَجُلًا مِنْ قَرَرُ اللّهُ عَنْ إِلَى اللّهُ عَلْ إِلَى اللّهُ عَنْ إِلْكُولُ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلْهُ عَلْ اللّهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ اللّهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ اللّهُ عَلْهُ عَالّهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلَا عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلَا عَلَا عَلْهُ عَلَا عَلْهُ عَلَا عَلْهُ عَلْهُ عَلَا عَا عَلَا عَا



• بيان لعل المراد أنه وجد تلك الأسماء مكتوبة في ذلك المصحف تفسيرا للذين كفروا و المشركين مأخوذة من الوحى لا أنها كانت من أجزاء القرآن



- و عليه يحمل ما في الخبرين السابقين أيضا من استماع الحروف من القرآن على خلاف ما يقرؤه الناس يعنى استماع حروف تفسر ألفاظ القرآن و تبين المراد منها علمت بالوحى و كذلك كل ما ورد من هذا القبيل عنهم ع و قد مضى في كتاب الحجة نبذ منه فإنه كله محمول على ما قلناه
- و ذلك لأنه لو كان تطرق التحريف و التغيير في ألفاظ القرآن لم يبق لنا اعتماد على شيء منه إذ على هذا يحتمل كل آية منه أن تكون محرفة و مغيرة و تكون على خلاف ما أنزله الله فلا يكون القرآن حجة لنا و تنتفى فائدته و فائدة الأمر باتباعه و الوصية به و عرض الأخبار المتعارضة عليه.



- قال شيخنا الصدوق طاب ثراه في اعتقاداته:
- اعتقادنا أن القرآن الذي أنزله الله تعالى على نبيه محمد ص هو ما بين الدفتين و ما في أيدى الناس ليس بأكثر من ذلك و مبلغ سورة عند الناس مائة و أربع عشرة سورة و عندنا و الضحى و ألم نشرح سورة واحدة و من نسب إلينا أنا نقول إنه أكثر من ذلك فهو كاذب



- ثم استدل على ذلك بما ورد فى ثواب قراءة السور فى الصلوات و غيرها و ثواب ختم القرآن كله و تعيين زمان ختمه و غير ذلك
- قال و قد نزل من الوحى الذى ليس بقرآن ما لو جمع إلى القرآن لكان مبلغه مقدار سبع عشرة ألف آية و ذلك مثل قول جبرئيل علا للنبى ص إن الله تعالى يقول لك يا محمد دار خلقى و مثل قول عش ما شئت فإنك ميت و أحبب ما شئت فإنك مفارقه و اعمل ما شئت فإنك ملاقيه و شرف المؤمن صلاته بالليل و عزه كف الأذى عن الناس.



قال و مثل هذا كثير كله وحى ليس بقرآن و لو كن قرآنا لكان مقرونا به و موصولا إليه غير مفصول عنه كما كان أمير المؤمنين ع جمعه فلما جاء به قال هذا كتاب ربكم كما أنزل على نبيكم لم يزد فيه حرف و لا ينقص منه حرف فقالوا لا حاجة لنا فيه عندنا مثل الذي عندك فانصرف و هو يقول فَنَبَذُوهُ وَراءَ ظُهُورِهِمْ وَ اشْتَرَوْا بِهِ ثَمَنا قَلِيلًا فَبئس مَا يَشْتَرُونَ انتهى كلامه رحمه الله.



و يظهر من آخر كلامه هذا أنه حمل جمع أمير المؤمنين ص القرآن على جمعه للأحاديث القدسية المتفرقة و لعل ذلك لأنه لما وجده مخالفا لما اعتقده و لم يكن له سبيل إلى رده أوله بذلك و أنت خبير بأن حديث الجمع على ما نقله الثقات بألفاظ كثيرة متفقة المعنى لا يقبل هذا التأويل بل هو إلى ما أولنا به نظائره أقرب منه إلى ذلك و يأتى لهذا مزيد بيان.



• و أشار فى أول كلامه إلى إنكار ما قيل إن القرآن الذى بين أظهرنا ليس بتمامه كما أنزل على محمد ص بل منه ما هو خلاف ما أنزل الله الله و منه ما هو محرف مغير و قد حذف منه شىء كثير منها اسم أمير المؤمنين ع فى كثير من المواضع و منها غير ذلك و إنه ليس أيضا على الترتيب المرضى عند الله و عند رسوله ص و قد روى ذلك كله على بن إبراهيم فى تفسيره



معنای این روایات بر خلاف گمان اخباریها این نیست که آنچه حضرت برای تفسیر و توضیح آیات بیان نمودهاند، جزو قرآن است. همان طور که قبلاً گفتیم نه تنها این مطالب، بلکه سخنان خود پیامبر صلی الله علیه و آله نیز از حوزهی قرآن جداگانه نگه داشته می شد و حتی روایات قدسی هم جزو قرآن به حساب نمی آمد.



• به بیان دیگر هر آنچه را که حضرت رسول صلی الله علیه و آله و یا دیگر معصومان علیهم السلام نقل کردهاند، همگی مستند به علم الهی و یقیناً مطابق با واقع است؛ اما هیچ یک از آنها جزو قرآن شمرده نمی شود.



- و في كتاب شرح التوحيد للصدوق طاب ثراه أحببنا أن نوشح هذه الرسالة بجملة منه و هي انا نقول ان الاخبار المستفيضة بل المتواترة قد دلت على وقوع الزيادة و النقصان و التحريف في القرآن
- منها ما روى عن مولينا أمير المؤمنين (ع) لما سئل عن التناسب بين الجملتين في قوله تعالى و َإِنْ خِفْتُمْ أُلَّا تُقْسِطُوا فِي الْيَـتُ امـي فَانْكِحُوا مِا طُابَ منبع الحياة و حجية قول المجتهد من الأموات، ص: ٤٧ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ مَثْنَى و ثُلُاتُ وَ رُبِاعَ فقال (ع) لقد سقط أكثر من ثلث القرآن و



• منها ما روى عن الصادق (ع) فى قوله تعالى كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّة قال كيف يكون هذه الأمة و قد قتلوا ابن رسول الله (ص) ليس هُكذا نزلت و انما نزلوها كنتم خير أئمة يعنى الأئمة من أهل البيت عليهم السلام و منها ما روى فى الاخبار المستفيضة فى ان آية الغدير هكذا نزلت يا ايها الرسول بلغ ما أنزل إليك فى على فان لم تفعل فما بلغت رسالاته الى غير ذلك مما لو جمع لصار كتابا كبير الحجم



• و اما الأزمان التي ورد على القرآن فيها التحريف و الزيادة و النقصان فهما عصران العصر الأول عصره صلى اللله عليه و آله و أعصار الصحابة و ذلك من وجوه أحدها ان القرآن كان ينزل منجما علي حسب المصالح و الوقائع و كتاب الوحى كانوا ما يقرب من أربعة عشر رجلا من الصحابة و كان رئيسهم أمير المؤمنين (ع) و قد كانوا في الأغلب ما يكتبون الا ما يتعلق بالأحكام و الا ما يوحى إليه في المحافل و المجامع



• و اما الذي كان يكتب ما ينزل في خلواته و منازله فليس هو إلا امير المؤمنين عليه السلام لأنه (ع) كان يدور معه كيف ما دار فكان مصحفه اجمع من غيره من المصحاف و لما مضى (ص) الى لقاء حبيبه و تفرقت الأهواء بعده جمع امير المؤمنين القران كما انزل و شده بردائه و اتى به الى المسجد و فيه الأعرابيان و أعيان الصحابة فقال (ع) لهم هذا كتاب ربكم كما انزل فقال له الأعرابي الجلف ليس لنا فيه حاجة هذا عندنا مصحف عثمان فقال عليه السلام لن تروه و لن يراه احد حتى يظهر ولدى صاحب الزمان فيحمل الناس على تلاوته و العمل بأحكامه و يرفع الله سبحانه هذا المصحف الى السماء و لما خلف ذلك الأعرابي احتال في استخراج ذلك المصحف ليحرقه كما أحرق مصحف ابن مسعود فطلبه من امير المؤمنين (ع) فابي



• و هذا القران عند الأئمة عليهم السلام يتلونه في خلواتهم و ربما اطلعوا عليه بعض خواصهم كما رواه ثقة الإسلام الكليني عطر اليل، مرقده بإسناده إلى سالم ابن سلمة قال قرا رجل على ابي عبد اليل، (ع) و إنها استمع حروفا من القران ليس على ما يقراها الناس فقال ابو عبد الـل٥ه (ع) مد كف عن هذه القراءة و اقرء كما يقرء الناس حتى يقوم القائم فإذا قام قرأ كتاب الله على حده و اخرج المصحف الذي كتبه على (ع) و هذا الحديث و ما بمعناه قد اظهر العذر في تلاوتنا هذا المصحف و العمل باحكامه و ثانيهما ان المصاحف لما كانت متعددة لتعدد كتاب الوحى عمد الأعرابيان الى انتخاب ما كتبه عثمان و جملة ما كتبه غيره و جمعوا الباقي في قدر فيه ماء حار فطبخوه و لو كانت تلك المصاحف كلها على نمط واحد لما صنعوا هذا الشنيع الذي صار عليها من اعظم المطاعن



• و ثالثها أن المصاحف كانت مشتملة على مدائح أهل البيت عليهم السلام صريحا و لعن المنافقين و بني امية نصا و تلويحا فعمدوا ايضا الي هذا و رفعوه من المصاحف حذرا من الفضائح و حسدا لعترته صلى اللهم عليه و آله و رابعها ما ذكره الثقة الجليل على ابن طاوس رحمه الـلّأه فـى كتاب سعد السعود عن محمد ابن بحر الرهنى من أعاظِم علماء العامة فـى بيان التفاوت في المصاحف التي بعث بها عثمان الي الهلل الأمصار قال اتخذ عثمان سبع نسخ فحبس منها بالمدينة مصحفاً و أرسل الى أهل مكة مصحفا و الى أهل الميام مصحفا و الى أهل الكوفة مصحفا و الى أهل المدينة و الى المدينة و الى أهل المدينة و الى أهل المدينة و الى أهل المدينة و الى أهل المدينة و الى أهل المدينة و الى المدينة و المد البصرة مصحفا و الى اهل اليمن مصحفا و الى اهل البحرين مصحفا ثم عدد ما وقع فيها من الاختلاف بالكلمات و الحروف مع انها كلها بخط عثمان فاذآكان هذا حال منبع الحياة و اختلاف مصاحفه التي هي بخطه فكيف حال غيرها من مصاحف كتباب الوحى و التابعين



• و اما العصر الثانى فهو زمان القراء و ذلك ان المصحف الذى وقع إليهم خال من الاعراب و النقط كما هو الان موجود في المصاحف التي هي بخط مولانا أمير المؤمنين عليه السلام و أولاده المعصومين صلواة اللله عليهم و قد شاهدت عدة منها في خزانة الرضا عليه السلام نعم ذكر جلال الدين السيوطي في كتابه الموسوم بالمطالع السعيدة ان أبا الأسود الدؤلي أعرب مصحفا واحدا في خلافة معاوية



• و بالجملة لما وقعت إليهم المصاحف على ذلك الحال تصرفوا في إعرابها و نقصها و ادغامها و امالتها و نحو ذلك من القوانين المختلفة بينهم على ما يوافق مذاهبهم في اللغة و العربية كما تصرفوا في النحو و صاروا الي ما دونوه من القواعد المختلفة قال محمد بن بحر الرهني ان كل واحد من القراء قبل ان يتجدد القارئ الذي بعده كانوا لا يجيزون الا قراءته ثـم لمـا جاَّء القارَئ الثاني انتقلوا عن ذلك المنع الي جواز قراءة الثاني و كذلك في القراء السبعة فاشتمل كل واحد على إنكار قراءته ثم عادوا الى خلاف ما أنكروه ثم اقتصروا على مؤلاء السبعة مع إنه قد حصل في علماء الإسلام و العالمين بالقران ارجح منهم و مع ان زمان الصحابة ما كان هؤلاء السبعة و لا عددا معلوماً من الصحابة للناس ياخذون القراءات عنهم ثم ذكر قول الصحابة لنبيهم (ص) على الحوض إذاً سألهم كيف خلفتم وني الم في الثقلين من بعدي.